
 
  واکاوي معنایی واژه تربیت و رهیافت معنایی واژه ربوبیت در قرآن

  
  2، محمدرضا حاجی اسماعیلی1زهرا رزاززاده

  )10/9/99 :مقاله پذیرش تاریخ ـ 26/8/99 :مقاله دریافت (تاریخ
  

  چکیده
راستا بـا  که از نظر معنایی هم هاي قرآنی آن به معناي پرورش دادن و البته نمونه »ربب«واژه ربوبیت از ریشه 

توان به دو نوع تکوینی  از منظر قرآن میبه شمار آمده؛ ربوبیت را اما  »ربو«در ساختار صرفی از ریشه  این واژه است،
شریعی تقسیم نمود و تکوینی را نوعی هدایت غیرمستقیم و نامحسوس  که اختصاصی به انسان ندارد و تشـریعی را  و ت

ویژه انسان دانست که مشخصه بارز آن ارسال پیامبران و کتب آسمانی در امر هدایت است؛ البته ربوبیـت را بـا همـین    
ها به یک اندازه به ا افزون بر پروراندن و تربیت همه انسانتوان به عام و خاص  تقسیم نمود و ربوبیت عام ر مفهوم می

اي از تربیـت الهـی دانسـت و پـرورش      پرورش همه موجودات در نظام هستی تعمیم داد و ربوبیت خاص را نوع ویژه
 »المینالعرب«شمار آورد. این پژوهش تلاش کرده تا مصادیق ربوبیت  ههاي خاص مثل پیامبران را از این مقوله بانسان

بـدین   یـابی کنـد.  بندي و سپس مفهومطور مستقیم یا غیرمستقیم در ارتباط با انسان است، نخست دسته را که همگی به
هاي معنایی هر یک را با توجه به سیاق آیات و در حوزه ربوبیت الهی تبیـین نمـوده اسـت. از نتـایج ایـن       لایهمنظور 

ت که ربوبیت ویژه الهی را نصیب او کرده، پیامبران را در بهترین شـکل  مطالعه اثبات خاص بودن انسان نزد خداوند اس
  ها را که از مصادیق ربوبیت است، از طریق ایشان جاري فرماید.دهد تا هدایت تشریعی سایر انسانآن پرورش می

  
  .بیت، رب، ربوبیت عام، ربوبیت خاصقرآن، ترها: واژه کلید

                                                                                                                                        
  ،ایران اصفهان، (خوراسگان)، واحد اصفهان ،رآن و حدیث، دانشگاه آزاد اسلامیدانشجوي رشته علوم ق. 1

 z.razazzadeh@gmail.com 
  m.hajis1@yahoo.com  ؛)اصفهان، ایران (نویسنده مسئول دانشگاه اصفهان. ،استاد گروه علوم قرآن و حدیث .2

  �و��  د��ی
 

  1399 پاییز و زمستان، 41شمارۀ 
  (مقاله پژوهشی) 127ـ105صص 

    
 
 
 

Pazhouhesh Dini 
 
No. 41,  Autumn & Winter 2020/2021 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                             1 / 25

mailto:z.razazzadeh@gmail.com
mailto:m.hajis1@yahoo.com
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


 1399پاییز و زمستان ، 41/// پژوهش دینی، شماره  106

  
  طرح مسأله -1

هاي نیکو و هستی آفرین است همیشـه در کـاري اسـت     همه نامپروردگاري که داراي 
همان ربوبیت خداوندي، به معنـاي   »به کاري بودن«) این 29(الرحمن، »یومٍ هو فی شَأْنٍ کُلَّ«

 »غنَـی وأَنْـتُم الْفُقَـراَء   واللَّـه الْ «پروراندن و تربیت از جانب او است. پس با توجه به شـریفه  
اسـت،   »العـالمین رب«ه تنها انسان بلکه کل هسـتی محتـاج تـدبیر و تربیـت     ) ن38 (محمد،
اي در کار ربوبیت نباشد، چراغ هستی خاموش و اگر شریکی در ربوبیـت   اگر لحظه چنانچه

شود. آفرینش هر آنچه موجود است به دسـت  او پدیدار گردد، به ناگهان همه چیز نابود می
ش جلوه اي  از ربوبیت اوست و چون همه هستی بـراي  رب است، به این معنا که امر آفرین

اي از ربوبیـت او تلقـی شـود. بـر     خدمت به انسان آفریده شده باید خلقت انسان نوع ویژه
همین اساس هر فعل الهی که مستقیم یا غیرمستقیم در ارتباط بـا انسـان باشـد، ربوبیـت او     

شد همانند استعدادهایی که در نهـاد  آید؛ خواه ربوبیت تکوینی با نسبت به انسان به شمار می
او به ودیعت گذاشته؛ خواه ربوبیت تشریعی که همان ارسال رسل و کتاب و آیه و برهـان و  

  بینه است.
توجه به اینکه هر فعل خداوند نوعی از ربوبیت اوست؛ پس همـه موجـودات تحـت     با

تی و خلقت داشته تربیت او هستند و گستره ربوبیت او می بایست شمولیتی در حد همه هس
باشد، با این حال طبیعی است که نوع تربیت موجودات با یکدیگر متفاوت اسـت. بـر ایـن    

گستره ربوبیت و مصادیق آن بـه   اساس سئوال این است که  ارتباط ربوبیت و تربیت الهی و
توجه به آیات وحیانی و نیزجایگاه انسان به عنوان آفریده خاص خداوند در طرح تربیتـی  

گونه است؟ این پژوهش بر آن است تا آیات قرآنی مـرتبط بـا موضـوع ربوبیـت کـه      او چ
همگی به طور مستقیم یا غیرمستقیم در ارتباط با انسان است را دسته بندي، مفهوم یـابی و  
مصادیق و کارکردهاي آن را استخراج کند. بدین منظور با توجه به سیاق آیات و در حوزه 

از آنجا که فرایند این پژوهش  مشتقات آن را تبیین نموده است. ربوبیت الهی، واژه تربیت و

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                             2 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


  107///  واکاوي معنایی واژه تربیت و رهیافت معنایی واژه ربوبیت در قرآن

شناسـی، بـه منـابع     بندي و تحلیل مضمون آیات است، بیشتر در بخـش واژه  اساس دستهبر
  1ارجاع گردیده است.

  
 بررسی مفهوم واژه تربیت در لغت و اصطلاح  -2

ه با عناوین مختلف داراي قدمتی دیرینه است ک »تربیت«پژوهش و تحقیق درباره مفهوم 
عبارت از پرورش هر چیـزي اسـت تـا بـه      »تربیت«مورد بحث و بررسی قرار گرفته. واژه 
اما در عوالم و موارد مختلف داراي مصـادیق و  ) 318رشد و کمال، برسد. (راغب اصفهانی، 

 ـ 980معانی گوناگونی است. این واژه در قرآن کـریم   آیـه  بـا    871سـوره و   94ه در مرتب
سوره و  12مرتبه در  20ایی از ریشه ربب مانند  رب ، ربکم ، اربابا، ربیون و ... ، و ه واژه
ربیآیه با ریشه ربو در ساخت 15 بیانی در معـانی  ارهاي مختلفی مانند الربا، یرابیا، اربی، ر ،

در قـرآن   »ربب«از ریشه  »تربیت«و مفاهیم گوناگونی استعمال گردیده بنابراین کاربرد واژه 
اگر چه هرکدام از این کاربردها ثمراتی خواهد داشت که  است. »ربو«یار زیادتر از ریشه بس

  .شود در ادامه به آن پرداخته می
 »رب العـالمین «و منابع معتبر تفسیري ذیل واژه  »رب«بسیاري از منابع لغوي ذیل ریشه 

حتی بعضی از  منابع معتبر  با واژه تربیت ارتباط دارد، »رب«اند که  آورده »الفاتحه«در سوره 
، »ربی«، »ربب«مانند  »تربیت«لغوي مانند لسان العرب و تاج العروس برخی از مشتقات کلمه 

ربَب« باشـند در کنـار    مـی  »ربـو «و  »ربب«که از دو ریشه متفاوت  را به رغم این »تربی«و  »تَ
 اسـت امـا چـرا در    »ربـو «از ریشه  »تربیت«حال با وجودي که واژه  .نماید مییکدیگر ذکر 

                                                                                                                                        
و تحلیل آیـات مشـتمل بـر آن انجـام      »ربوبیت«هاي متنوعی که تاکنون با موضوع  علیرغم پژوهشقیق: . پیشینه تح1

اي که حاوي پیشینه این پژوهش به شمار آید، یافت نشد. برخی از ایـن مطالعـات عبارتنـد از: مقالـه      گرفته، مطالعه
نسـبت عـدالت و   «)؛ مقاله  61؛ شماره1389به خامه احمد ترابی (مجله پژوهشهاي قرآنی؛ سال  »ربوبیت و تربیت«

؛ شـماره  1393نوشته ابراهیم راستیان و ابراهیم خانی (مجله بلاغ مبین؛ سال  »ربوبیت حق تعالی از منظر قرآن کریم
، نوشـته عبـدالکریم   »روش طرح مفهوم ربوبیت در قرآن (نمونه موردي :پنج سوره ابتـداي نـزول)  «)؛ مقاله 38ـ 39

 را روش طرح مفهـوم ربوبیـت  ) که نویسندگان 2؛  شماره 1394طانی (مجله پرتو وحی؛ سال پور و محمد سل بهجت
اند. بررسی این مقالات حاکی از آن است که این مطالعات به طور ویـژه بـه   نمودهدر پنج سوره ابتداي نزول بررسی 

 اند. اهتمام نداشتهبازیافت معنایی واژه تربیت وتبیین کارکردهاي معنایی واژه ربوبیت در قرآن کریم 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                             3 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


 1399پاییز و زمستان ، 41/// پژوهش دینی، شماره  108

ترین و آخرین کتاب تربیتی خداوند است، این واژه از ریشـه   کریم که بدون شک، کامل قرآن
»بکار رفته است. پرسش این است کـه آیـا بـین     »ربو«بسیار بیشتر از ریشه  »ربب«و  »رب

ایی وجود گرایی معن خوانی و هم هم »ربو«و واژه تربیت از ریشه  »ربب« از ریشه »رب«کلمه 
گرایـی و   تـوان هـم   دارد؟ و اگر چنین است، آیا این رابطه لغوي و لفظی است و چگونه می

  خوانی رابطه لغوي و لفظی دو واژه رب و تربیت را مشخص نمود؟ هم
شـود کـه واژه    همانگونه که پیش از این اشاره شد از منابع لغـوي معتبـر، اسـتفاده مـی    

بدین صورت کـه تربیـت مصـدر     در ارتباط است. »ربب« و» ربو«با دو واژه لغوي  »تربیت«
باشد و به دلیل معتل و ناقص بودن ریشه لغوي آن، وزن مصدري آن هماننـد   میباب تفعیل 

  .»تزکیةزکّی یزکّی «مانند  »تربیةربی یربی «آمده است،  »تفعله«بر وزن  »تزکیه«
اشته شده هنگام پژوهش در هایی که با موضوع تعلیم و تربیت نگ البته بسیاري از کتاب

النظام التربوي فـی  «بحساب آورده اند، اما نگارنده کتاب  »ربو«آن را از ماده » تربیت«مورد 
با تکیه به بعضی از منابع لغوي معتبر، تصریح نموده کـه تربیـت در لغـت، از مـاده      »الاسلام

 ).41(شـریف قریشـی ،   »من رب ولده و الصبی یربـه  ةماخوذ اللغةفی  التربیة«است، » ربب«
داراي دو ریشـه   »تربیـت «پس با نگاه  اجمالی به دیدگاه لغویان مشخص می شود که واژه 

توان بیش از یک ریشـه   اي نمی است. اما به دلیل آن که براي هر کلمه »ربب«و  »ربو«لغوي 
اصلی در لغت قائل بود این پرسش مطرح است که کدام یک از این دو ریشه اولی و اصـلی  

بررسی دیدگاه لغویان ضروري است.  و کدام ثانوي و فرعی است؟ در پاسخ به این پرسش،
  که در ادامه به اختصار بدان اشاره می شود:

  
  نظریه اول. 2-1

) 318/ 1 ... (راغـب اصـفهانی،  التربیةالرب فی الاصل «دارد:  راغب در مفردات بیان می
ربَا من هذا (ربو) و قیل: ا ز ) ا1/322 ،همو( »صله من المضاعف فقلب تخفیفا.ربیت الولدان فَ

 »ربـب «، نـه از  از ربـو مشـتق شـده    »تربیـت «شود کـه   ظاهر کلام راغب چنین برداشت می

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                             4 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


  109///  واکاوي معنایی واژه تربیت و رهیافت معنایی واژه ربوبیت در قرآن

آن است که حروف عین الفعل و لام الفعل آن یا فاء الفعل و عین الفعل  »مضاعف«مضاعف (
) بنابراین نظریه 20اطبایی، آن همانند و همجنس  باشند.) مانند: ربب، مدد، سدد، ددن. (طب

  .است »ربو«ریشه اصلی و اولی واژه تربیت، 
  

  نظریه دوم. 2-2
ه و رباه «ابن منظور در لسان العرب بیان داشته:  ب ه وارتَ ب َرب علی تحویل التضعیف و  تربیةتَ

س نقـل  ) زبیدي نیز در تاج العرو 401/ 16(ابن منظور،  »ترباه علی تحویل التضعیف ایضا.
علـی تحویـل    تربیـةً رب الولد والصبی یربـه ربـاه ... کرببـه تربیبـا... و ربـاه      «نموده است: 

علـی   تربیـة رباه «اند  ابن منظور و زبیدي که بیان نموده) از سخن 7/ 21 (زبیدي، »التضعیف.
و مضاعف است که به علت ایجـاد   »ربب«در اصل  »ربی«شود  برداشت می» تحویل التضعیف

سادگی در تلفظ حروف و تخفیف، حرف باء دوم تبدیل به حرف عله یـاء شـده و سـپس،    
ده اسـت. (ربـب ربـی یربـی     بر وزن تفعله بیان ش »ربی«مصدر آن به دلیل معتل بودن فعل 

» ربـو «ریشـه اصـلی و اولـی و    » ربب«شود.  ، از کلام ابن منظور و زبیدي برداشت می)تربیة

  .است »یتترب«ریشه فرعی و ثانوي 
ظاهرا از دو نظریه پیش گفته دیدگاه دوم بیشتر قابل دفاع است؛ زیرا تبدیل شدن یکـی  
از حروف کلمه مضاعف به حرف علّه در علم صرف مبتنی بر قاعده و قانون اسـت از ایـن   

سیوطی در کتاب المزهر اشاره کرده کـه:   .رو، در زبان عربی نیز داراي شواهد زیادي است
ابدال و تبدیل حروف به یکدیگر ابدال در برخـی کلمـات مضـاعف اسـت و     یکی از انواع 

ها کلمه  نماید که از جمله آن ابوعبید گفته است که عرب حروف مضاعف را به یاء تبدیل می
سها«در سخن خداوند تبارك و تعالی  »دسا« ا«) است. 10(شمس، آیه »و قد خاب من ددس« 

سس«از  ل فی المضاعف. و من المضاعف قال ابو عبیـده: العـرب   مشتق شده است. الابدا »د
هو مـن دسسـت    »تقلب حروف المضاعف الی الیاء، و منه قوله تعالی، و قد خاب من دساها

). نتیجه این که قاعده صرفی ذکر شده و شواهد بسیاري، دلیل محکمی بر 1/361(سیوطی، 
را  »ربـو «و  »تربیـت «و اولـی  را به عنوان ریشـه اصـلی    »ربب«صحت دیدگاه دوم است که 

  .ریشه فرعی و ثانوي آن بیان نماید

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                             5 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


 1399پاییز و زمستان ، 41/// پژوهش دینی، شماره  110

را به عنوان ریشه واژه تربیت ذکر نموده، ریشه فرعـی و ثـانوي    »ربو«ظاهرا کسانی که 
ذکر نمـوده انـد،   » تربیت«را به عنوان ریشه  »ربب«آن را ملاك قرار داده اند، ولی کسانی که 

انـد. بـه نظـر     ه قـرار داده ییرات در آن را مورد توج ـریشه اصلی آن قبل از پدیدار شدن تغ
براي یک واژه، خصوصا واژگانی که در اثر اعمال برخی قواعـد ادبـی در حـروف    رسد  می
هـا،   ، می توان معتقد به تعدد ریشه لغوي بـود کـه از جملـه آن   شود ایجاد میها تغییراتی  آن
اسـت.   »ربـو «و ریشه ثـانوي   »ربب« توان واژه تربیت را بیان نمود که داراي ریشه اولی می

در واقـع، بـه منزلـه     »تربیـت «بیان نمودن دو ریشه اولی (ربب) و ریشه ثانویی (ربو) بـراي  
  .باشد میارتباط دو نظریه ذکر شده و مبین وجه جمعی بین آن دو 

  
 بررسی مفهوم واژه ربوبیت در قرآن کریم -3

شود و مـا نیـز در ابتـدا بـه       ریسته نمیهر چند به قرآن کریم از منظر یک منبع لغوي نگ
از منابع لغوي پرداخته و این واژه را بررسی نمودیم، اما توجـه   »تربیت«بررسی ریشه لغوي 

حاکی از ان است که زبان قرآن، عربی مبین  »)103 ؛ (النحل،و هذا لسان عربی مبین«به آیه 
راي هدایت و تربیت بشـر و اعجـاز آن   وسلّم) ب آله و علیه االله و معجزه جاوید پیامبراکرم (صلی

طـوري کـه    در ابعاد ادبی براي بیان مقاصد خویش امري غیرقابل تردید و مسلّم  است، بـه 
اند (سعیدي  اش شهادت داده ادیبان سرشناس عصر نزول قرآن نیز به اعجاز آن در ابعاد ادبی

کار رفته و  ار مرتبه به). اما واژة تربیت و مشتقات آن در قرآن کریم بیش از هز105روشن، 
  غالب وجوه معنایی ذکرشده براي آن از موارد ذیل هستند:

 ؛54الاعـراف،  ؛164هـاي الانعـام،   ات پروردگار (اسم فاعل) نظیر آیـه الف) به معناي ذ
  .102؛ الاسراء،16؛ الرعد،129 التوبه،

  .79، عمران آل ؛63و  44هاي: المائده،  ب) به معناي مربی (صفت مشبهه) نظیر آیه
  .146: آل عمران، عناي متربیان و شاگردان نظیر آیهج) به م
  .18 ؛ الشعراء:29هاي: الاسراء،  ه معناي رشد و نمو جسمی نظیر آیهد) ب

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                             6 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


  111///  واکاوي معنایی واژه تربیت و رهیافت معنایی واژه ربوبیت در قرآن

از قـرآن اسـتعمال گردیـده    هاي متفـاوتی   هاي متعدد و لایه این واژة همچنین در سیاق
ق فقط بـر خداونـد کـه متکفّـل     و بطور اطلا »رب«گونه که در برترین لایه به صورت  بدین

بـه  اي دیگر، بر غیر خـدا اطـلاق گردیـده و     اصلاح موجودات است به کار رفته و در لایه
هـاي   کار رفته این لایه داراي لایـه  اش تربیت ثابت و با دوام است به عنوان کسی که وظیفه

الامرتبه ماننـد  هاي و در بالاترین قسمت آن، این واژه به انسان متفاوت دیگري نیز هست که
در لایه بعدي ایـن   پیامبران و دین یاران و ملائکه به عنوان مربی (ربانی) اختصاص یافته و

  ترین لایه آن به معبودهاى دروغین و بزرگـان قـوم  واژه به پدر و مادر اشاره دارد؛ و پایین
ون بـه  مشـتمل بـر خطـاب فرع ـ    »الم نربک«البته زیرین ترین لایه با واژه  اختصاص دارد؛

اي دیگر، واژه ربیون است که در اصطلاح تربیتی بـه معنـاي    حضرت موسی است و در لایه
  .»ربیون« اند مند شده بهرهمتربیان و شاگردانی  است که از تربیت خاص الهی 

  
 بررسی گستره ربوبیت خداوند از منظر قرآن کریم -4

) همان گونـه  1،الفاتحهن (ربوبیت الهی در همه اجزاي عالم هستی گسترده و رب العالمی
إِنَّ ربکُم اللَّه الَّـذي خَلَـقَ السـماوات و    «که آسمان ها و زمین را آفریده بر آن سیطره دارد: 

 علَى الْعرْشِ یدبرُ الْأَمرَ ما منْ شَفیعٍ إِلاَّ منْ بعد إِذْنـه ذلکُـم    أیَامٍ ثُم استوَى سِتَّةِ  الْأرَض فی
ها  ش نیز همه اجزاي عالم یعنی آسمان)، ربوبیت3 (یونس، »اللَّه ربکُم فَاعبدوه أَ فَلا تَذَکَّروُنَ

رب السماوات و الْأرَضِ و ما بینهَما فَاعبـده و اصـطَبرِْ لعبادتـه    «و زمین را فراگرفته است: 
خواهد که در ) . به همین دلیل نیز قرآن کریم از پیامبر(ص) می65(مریم،  »هلْ تَعلَم لهَ سمیا

قُلْ إِنَّ صـلَاتىِ و نُسـکى و محیـاى و    «تبیین رابطه خود با رب، همه چیزش را از او بداند: 
بر لَّهاتىِ لمین  مالَمربی که ربوبیتش شامل همه چیز است و بـه همـین   162(الانعام، »الْع ،(

ء و لا  ربـا و هـو رب کُـلِّ شَـی      قُلْ أَ غَیـرَ اللَّـه أَبغـی   «او براي انسان ربی نیست: دلیل جز 
 ِلا تَزر ها ولَیکُلُّ نَفسٍْ إِلاَّ ع بأخُرْى وازِرةٌَتَکْس رِإِلى  وز بِمـا       ثُم ـئُکُمنَبفَی کُمـرجِْعم کُـمبر

 ).164(الانعام، »کنُتُْم فیه تخَتَْلفوُنَ

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                             7 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


 1399پاییز و زمستان ، 41/// پژوهش دینی، شماره  112

توان به طور کلی از دو منظر مـورد بررسـی قـرار داد؛    گستردگی ربوبیت خداوند را می
اول نسبتی که رب با عموم خلائق دارد و همه را تحت سـیطره و پوشـش خـود، ربوبیـت     

کند و دوم انواع ربوبیت خاص که به طور ویژه پیامبران، مومنـان یـا حتـی مجرمـان را      می
  اص خود، متناسب با جایگاه افراد نامبره، قرار می دهد. تحت ربوبیت خ

بندي آنچه بیش از همه مدنظر این پژوهش است و البته در خلال آیـات   در هر دو دسته
خورد، رابطه رب با انسان است که به دو صورت عام و خـاص   قرآن نیز بیشتر به چشم می

  قابل بررسی است.
 

  ربوبیت عام الهی و اقسام آن -5
نطور که اشاره شد، ربوبیت خداوند گسترده اسـت و همـه اجـزاي عـالم هسـتی را      هما
الهـی قـرآن را    گیرد. از منظر نسبتی که رب العالمین با عالم هستی دارد، ربوبیت عامفرامی
  بندي کرد: دسته توان این چنین می

  
  در مواجهه با آفرینش . 5-1

 ـ خداوند خالق آسمان ن خلقـت، نسـبت ربوبیـت او بـا     ها و زمین است و به واسـطه ای
 »أیَـامٍ  سِـتَّةِ   إِنَّ ربکُم اللَّه الَّذي خَلَقَ السماوات و الْأرَض فی«مخلوقات برقرار شده است: 

). از این نسبت به طور خاص در رابطه با انسان و خلقت او نـام بـرده شـده:    54 (الاعراف،
أزَواجٍ یخْلُقُکُـم  ثمَانِیَةَ علَ منهْا زوجها و أَنْزَلَ لَکُم منَ الْأَنْعامِ ثُم ج واحِدةٍَخَلَقَکُم منْ نَفسٍْ «

ک لا إِلـه إِلاَّ    بطوُنِ أُمهاتکُم خَلْقاً منْ بعد خَلْقٍ فی  فی ظُلُمات ثَلاث ذلکُم اللَّه ربکُم لهَ الْملْ
صرَفوُنَ ). همچنین در جریان خلقت آدم، باز ربوبیت اسـت کـه در کـار    6(الزمر، »هو فَأَنَّى تُ

ک «خلقت دست دارد:  بإِذْ قالَ ر ـنوُنٍ  لِلْملاَئِکَةِ وسـإٍ ممنْ حصالٍ م شرَاً منْ صلْ قٌ بإِنِّی خال« 
). بنابراین انسان از حیث خلقتی که دارد با ربوبیت خداوند نسبت پیـدا کـرده و   28 (الحجر،
یت عام او قرار گرفته است. در تبیین این نسبت در آیات قرآن، از سـوي انسـان   تحت ربوب

دو وظیفه عبادت و تقوا تعیین شده است. بنابراین با معرفی رب به عنوان خالق هر چیز، از 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                             8 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


  113///  واکاوي معنایی واژه تربیت و رهیافت معنایی واژه ربوبیت در قرآن

فَاعبدوه و ء  ذلکُم اللَّه ربکُم لا إِله إِلاَّ هو خالقُ کُلِّ شَی«انسان خواسته تا او را عبادت کند: 
)؛ چرا که این عبادت باعث برقراري ارتبـاط بـا رب   102(الانعام، »ء وکیلٌ کُلِّ شَی  هو على

یا أیَها النَّاس اعبـدوا ربکُـم   «سازد:  تر با او را فراهم میشده و نهایتا مقدمات رابطه نزدیک
). این ارتباط نزدیکتر همانطور کـه  21(البقره، »علَّکُم تتََّقوُنَالَّذي خَلَقَکُم و الَّذینَ منْ قَبلکُم لَ

توجه انسـان بـه رابطـه خـود بـا      «در آیه پیشین نیز بدان اشاره شده، تقواست که به معناي 
) و ایجـاد رابطـه   89(حسینی و مطیـع،  » خداوند و به پرهیز از مکدر شدن این ارتباط است

    ).1(النساء، »یا أیَها النَّاس اتَّقوُا ربکُم الَّذي خَلَقَکُم«زند: نزدیک میان او و انسان را رقم می
  

  . در مواجهه با  خلافت انسان 5-2
نسبت ربوبیتی که خداونـد بـا انسـان دارد پـیش از خلقـت در قالـب خلافـت انسـان         
هویداست. چنانچه در آیات مربوط به خلقت اولیه انسـان نیـز آشـکار اسـت، خداونـد از      

و إِذْ «دهد: ایگاه ربوبیتش با ملائکه سخن گفته و خبر از خلافت انسان بر روي زمین میج
 ک بضِ  لِلمْلاَئِکَةِقالَ رَی الْأرلٌ فخَلیفَةًإِنِّی جاع  ک فسی فیها و دفْسنْ یلُ فیها معج قالوُا أَ تَ

سنُقَد و ك دمِبح حبنُ نُسَنح و ماءونَ الدلَمما لا تَع لَمقالَ إِنِّی أَع ک ). و ایـن  30(البقـره،  »لَ
دلیل بر آن است که این موجود از ویژگى خاصى برخـوردار اسـت کـه دیگـر موجـودات      

) بنـابراین طبـق ایـن آیـه از دیگـر      12 /3(جوادي آملی،  امکانى از آن برخوردار نیستند؛
است که به عنوان خلیفه به او اعطـا کـرده    شئون ربوبیت خداوند در مورد انسان، جایگاهی

  است و از این جهت بر ملائکه برتري دارد. 
  

  . در مواجهه با اخذ پیمان  5-3
کند از فرزنـدان  خداوند علاوه بر اینکه نسبت انسان با ربوبیتش را بر ملائکه آشکار می

ک منْ ب«گیرد: آدم نیز بر ربوبیتش شهادت می بإِذْ أخََذَ ر نیو     و مَـتهیُذر مـورِهُنْ ظهم مآد
إِنَّا کنَُّا عـنْ هـذا    القِْیامَةِشهَِدنا أَنْ تَقوُلوُا یوم   أَنْفُسهِم أَ لَست برَِبکُم قالوُا بلى  أشَهْدهم على

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                             9 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


 1399پاییز و زمستان ، 41/// پژوهش دینی، شماره  114

و  ). در این آیه، خداوند عرضه ربوبیت را بـر انسـان یـادآور شـده    172(الاعراف، »غافلینَ
  دهد که فطرت انسان نیز از این نسبت آگاه است.نشان می

  
  . در مواجهه با تحفظ الهی5-4

از جمله شئون ربوبیت خداوند نسبت به انسان و عالم هستی، حفـظ آن اسـت. در آیـه    
سوره هود به این شأن از ربوبیت اشاره شده است. هود (ع) پس از ابلاغ رسالت خـود   57

فَـإِنْ توَلَّـوا فَقَـد    «گویـد:  ز ربوبیت پروردگاش با قوم سـخن مـی  و عدم پذیرش قوم خود ا
 ـ  بئاً إِنَّ رشَـی َضرُُّونه ف ربی قوَماً غَیرَکُم و لا تَ تخَْلسی و کُمإِلَی ِبه ْلتسُما أر لَغتُْکُملـى أَبی ع  

فیظٌ کُلِّ شَیح ه در این آیه به آن اشـاره شـده   ). استخلاف قومی بر قوم دیگر ک57 (هود، »ء
است نشان از قدرت رب دارد که همه عالم تحت نظر و سیطره اوسـت. بنـابراین تسـلط و    
قدرت است که از وصف حفیظ براي رب استفاده شده است به این معنا که به واسطه قدرت 

شـود  مطلقش بر همه چیز عالم علم دارد و چیزي از نظر قدرت او پنهان نمانده و فوت نمی
  ).73/ 7؛ طیب، 304/ 10و بر همه اجزاي هستی تسلط دارد (طباطبایی،

  
  . در مواجهه با اعطاي امنیت و رزق5-5

ابراهیم (ع) پس از آنکه خانه کعبه را بنا کرد، امینت و رزق را براي مردمـان سـاکن در   
قْ أَهلَـه مـنَ   و إِذْ قالَ إِبراهیم رب اجعلْ هذا بلَ«کند: جوار کعبه درخواست می زار ناً وداً آم

آخرِ قالَ و منْ کَفرََ فَأُمتِّعه قَلیلاً ثُم أضَطْرَُّه إِ عـذابِ    لىالثَّمرات منْ آمنَ منهْم بِاللَّه و الْیومِ الْ
صیرُ الْم ْبئِس دانـد کـه   ). درخواست ابراهیم (ع) از رب اسـت و او مـی  126(البقره، »النَّارِ و

اعطاي امینت و رزق از شئون ربوبیت خداوند است. در آیات دیگر قرآن نیز به رزاق بودن 
کنند: اند از جانب او رزق دریافت میرب اشاره شده است. کسانی که در راه خدا کشته شده

 عمـران،  آل( »ربهِـم یرزْقُـونَ   سبیلِ اللَّه أَمواتاً بلْ أحَیـاء عنْـد    و لا تحَسبنَّ الَّذینَ قتُلوُا فی«
). قرآن کریم در ابتداي سوره انفال نیز پس از وصف مومنان واقعی و به ویـژه انفـاقی   169

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            10 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


  115///  واکاوي معنایی واژه تربیت و رهیافت معنایی واژه ربوبیت در قرآن

) و 9/12که از رزق دریافتی خود دارند، آنان را شایسته مقـام قـرب معنـوي (طباطبـایی،     
ا «داند: دریافت رزق کریم می قنوُنَ حؤْمالْم مه ک ـرَ    أوُلئغْفم و هِـمبر نْـدع جـاترد مَةٌ له و

قٌ کرَیم ِ4(الانفال، »رز.(  
  

  . در مواجهه با ابتلاي انسان5-6
یکی دیگر از شئون ربوبیت خداوند، ابتلاي انسان است و قرآن کریم ظلمی که از جانب 

ج«داند: فرعون به بنی اسرائیل رسیده را بلایی از سوي رب می یناکُم مـنْ آلِ فرْعـونَ   و إِذْ نَ
ذلکُـم بـلاء مـنْ ربکُـم       یسومونَکُم سوء الْعذابِ یذَبحونَ أَبناءکُم و یستحَیونَ نساءکُم و فی

ظیمبنابراین ابتلا و فرستادن بلا از سـوي رب، از جملـه شـئون تربیتـی او     49 (البقره، »ع .(
  دهد.را تحت ربوبیت رب العالمین قرار می براي انسان است که او

  
  . در مواجهه با امرهدایت5-7

هدایت به مسیر درست و یا در مقابل آن ضلالت و گمراهی انسان از مسائل مورد توجه 
در جاي جاي قرآن است به ویژه که قرآن کریم خود را نیز متضمن هر دو مسیر گمراهی و 

 (جـوادي آملـی،   .دهد هدایت را به خود نسبت مى اظلال و هدایت دانسته و خداى سبحان،
إِنَّ اللَّـه لا  «) و این مساله را به چگونگی برخورد مخاطبانش واگذار نمـوده اسـت:   2/617

ضرِْب مثَلاً ما بعو  یستحَیی هِ ضَةًأَنْ یبنْ رقُّ مْالح ونَ أَنَّهلَمعنوُا فَیا الَّذینَ آمقهَا فَأَمَفَما فو و م
ما ی کثَیراً و ِدي بههی کثَیراً و ِلُّ بهض ثَلاً یبهِذا م اللَّه قوُلوُنَ ما ذا أرَادا الَّذینَ کَفرَوُا فَیلُّ أَمض

). بنابراین انسان نیاز به هدایت و قرار گـرفتن در مسـیر صـحیح    26(البقره، »بهِ إِلاَّ الْفاسقینَ
 »اهـدنَا الصـراَطَ الْمسـتَقیم   «یز مورد تاکید قرار گرفتـه اسـت:   دارد چنانچه در سوره حمد ن

کند که چنین نیازي ). ربوبیت خداوند و سیطره و علم او بر عالم هستی اقتضا می6،الفاتحه(
ضلُّ عنْ سـبیله و هـو أَعلَـم بِالْمهتَـدین    « را پاسخ بگوید: نْ یم لَمأَع وه ک بالانعـام، ( »إِنَّ ر 

گیـرد و او را  ). بنابراین مساله هدایت، از جمله شئون رب است که به انسان تعلق مـی 117

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            11 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


 1399پاییز و زمستان ، 41/// پژوهش دینی، شماره  116

ک على«دهد: در مسیر صحیح قرار می ونَ  أوُلئحفْلالْم مه ک أوُلئ و هِمبنْ رم دىالبقـره،  »ه) 
این هدایت را دریافت کرده و ). اما انسان نیز نیاز به ایمان و عمل صالح دارد تا بتواند در 5

إِنَّ الَّذینَ آمنوُا و عملوُا «تحت ربوبیت خداوند پرورش یافته و در مسیر صحیح گام بردارد: 
جري منْ تحَتهِم الْأَنهْار فی إیمانهِم تَ ) و 9 (یـونس،  »جنَّات النَّعـیمِ   الصالحات یهدیهِم ربهم بِ

صراط مستَقیمٍ دیناً   ربی إِلى  هدانی  قُلْ إِنَّنی«اص و صراط مستقیم برسد: نهایتاً به هدایت خ
شرِْکینَ مِلَّةَقیماً  نَ الْمما کانَ م نیفاً وح راهیم161(الانعام، »إِب.(  

هایی هستند براي ربوبیت خداوند  اما هدایت، خود لوازم و شئونی دارد که همگی واسطه
  انسان؛ این شئون عبارتند از:در مسیر هدایت 

  
 نزول کتاب و شریعت .5-7-1

هاي هدایت انسان به سوي سعادت، کتاب و شـریعتی اسـت کـه انبیـاء و     از جمله واسطه
کردند. عمل به کتاب و شـریعت نـازل شـده از    رسل از جانب خداوند بر قوم خود عرضه می

و  اةَو لوَ أنََّهـم أقَـاموا التَّـور   «: سوي رب، باب نعمات را بر روي عمل کنندگان خواهد گشود
 مْنهم ِهملجَأر تَنْ تحم و ِهمقَنْ فولأَکَلَوُا م ِهمبنْ رم ِهمَما أنُزْلَِ إلِی مقُْتَصِـدةٌَ  أُمَّـةٌ الإْنِجْیلَ و  و

غ یا رساندن است بدین معنـا کـه   ). رسالت پیامبران ابلا66(المائده، »کثَیرٌ منهْم ساء ما یعملوُنَ
یا أیَهـا  «اند را بر مردم عرضه کرده و آنان را آگاه نمایند: باید آنچه از جانب رب دریافت کرده

 ـ      م کـمصعی اللَّـه و َرسِـالتَه لَّغْـتلْ فمَـا بْتفَع َإنِْ لم و کبنْ رم کَلِّغْ ما أنُزْلَِ إلِیولُ بنَ الرَّس
انـد کـه   ). پیامبران نیز همواره تاکید داشـت 67(المائده، »اسِ إنَِّ اللَّه لا یهدي القْوَم الکْافرینَالنَّ

حکمَاً و هـو    أَ فغَیَرَ اللَّه أبَتغَی«کنند از جانب رب نازل شده است: آنچه بر قوم خود عرضه می
 لاً وَفصم تابْالک ُکمَقِّ    الَّذي أنَزْلََ إلِیْبِـالح ـکبـنْ رنزََّلٌ مم ونَ أنََّهَلمعی تابْالک مناهَالَّذینَ آتی

). از سوي دیگر، مردم نیز وظیفه دارند از آنچه بر آنان  114 (الانعام، »فلاَ تکَوُننََّ منَ المْمترَینَ
ان ولی برنگزیننـد:  به واسطه پیامبران نازل شده تبیعت کنند و جز رب العالمین کسی را به عنو

  ).3(الاعراف، »اتَّبعِوا ما أنُزْلَِ إلِیَکمُ منْ ربکمُ و لا تتََّبعِوا منْ دونه أوَلیاء قلَیلاً ما تذَکََّروُنَ«

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            12 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


  117///  واکاوي معنایی واژه تربیت و رهیافت معنایی واژه ربوبیت در قرآن

 .  نزول آیه5-7-2

آیه، نشانه است براي آنچه بدان اشاره دارد. انسان براي هدایت به سـوي رب، نیـاز بـه    
  بنـی   و رسولاً إلِى«کند: خداوند این آیات را براي او به واسط رسولانش ارسال میآیات دارد و 

 ُجئِتْکُم َرائیلَ أنَِّی قدِنَ الطِّینِ  بآِیةٍَإسم ُأنَِّی أخَلْقُُ لکَم ُکمبنْ رکُـونُ     کهَیَئْةَِمَفی رِ فَـأنَفْخُُ فیـهالطَّی
بِـإذِنِْ اللَّـه و أنُبَـئکُمُ بمِـا تَـأکْلُوُنَ و مـا         ئُ الأْکَمْه و الأْبَرصَ و أحُیِ المْوتىطیَراً بإِذِنِْ اللَّه و أبُرِ

. انسـان در برابـر   )49 عمـران،  (آل »لکَمُ إنِْ کنُتْمُ مـؤمْنینَ  لآَیةًَذلک   بیوتکمُ إنَِّ فی  تدَخروُنَ فی
تـر  شـود بـه خداونـد نزدیـک    شود باید تقواي بورزد که خود باعث میآیاتی که بر او عرضه می

مـنْ   بِآیَـةٍ و لأحُلَّ لکَمُ بعض الَّذي حرِّم علیَکمُ و جئِتْکُمُ اةِ و مصدقاً لما بینَ یدي منَ التَّور«شود: 
). در مقابل تقوا، قرآن کریم انسـان را از اعـراض بـر    50 عمران، (آل »اللَّه و أطَیعونِ ربکمُ فاَتَّقوُا

و مـا تَـأتْیهمِ   «کند: اند را نکوهش میهاي پروردگار رویگرداندهحذر داشته و کسانی که از نشانه
  ).4 (الانعام، »منْ آیات ربهمِ إلاَِّ کانوُا عنهْا معرضِینَ آیَةٍمنْ 

 هاي برهان، بصیرت و بینه مشاهده کرد:توان در آیاتی شامل کلیدواژههمین معنا را می

آیـد. برهـان   در مسیر هدایت انسان، ارسال برهان نیز از مصادیق ربوبیت به حساب می
 ـ«همراه است با نزول نوري روشنگر براي انسان:  م و یا أیَها النَّاس قَد جاءکُم برْهانٌ منْ ربکُ

). پس از دریافت برهان انسان باید به سوي ایمان پیش 174(النساء، »أَنْزَلنْا إِلَیکُم نوُراً مبیناً
فَأَما الَّذینَ ءامنُـواْ  «برود و به خداوند تمسک بجوید تا به سوي صراط مستقیم هدایت شود: 

صمواْ بهِ فَسیدخلهُم فىِ  ا       رحَْمَـةٍ بِاللَّه و اعتَ یمـتَقسصـراِطًا م ـهإِلَی یهِمـدیه ضْـلٍ و  »منْـه و فَ
) همانطور که یوسف (ع) توانست پس از دیدن برهان پروردگارش از گنـاهی  175 (النساء،

و «که در معرض آن قرار گرفته بود دوري کند و در زمره بندگان مخلص خداونـد درآیـد:   
شاء إِنَّه منْ   و لا أَنْ رأىلَقَد همت بهِ و هم بهِا لَ َالْفح و وءالس ْنهع ِرفص ک لنَ کَذل هبرْهانَ رب

صینَ ). از سوي دیگر، موسی (ع) پس از ارائه دو برهان از سـوي  24 (یوسف، »عبادنَا الْمخْلَ
ك  «رب، با تکذیب فرعون و قومش مواجه شد که از فاسقان بودند:  ـدی ک جیبِـک    فـی اسلُ

ک إِلى بنْ ررْهانانِ مب ک بِ فَذاننَ الرَّهم ک ناحج ک إِلَی ماضْم و وءرِ سنْ غَیم ضاء یب ج   تخَرُْ

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            13 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


 1399پاییز و زمستان ، 41/// پژوهش دینی، شماره  118

). بنابراین بـار دیگـر تاکیـد بـر نـوع      32(القصص، »فرْعونَ و ملائَه إِنَّهم کانوُا قوَماً فاسقینَ
  کند.  نوشت او را تعیین میبرخورد انسان است که سر

شود انسان به وسیله آن هر چیز را آنگونه که هست بصائر آن دلایلی است که باعث می
). بصائر نیز همراه است با هدایت و بـا آمـدنش هـدایت و رحمـت     4/535 ببیند (طبرسی،

لا اجتَبیتهَـا قُـلْ إِنَّمـا     قالوُا لَـو  بِآیَةٍو إِذا لَم تَأْتهِم «خداوند نیز بر انسان عرضه خواهد شد: 
صائرُ منْ ربکُم و هدى و   أَتَّبعِ ما یوحى ی هذا ببنْ رم نُـون  رَحمَْةٌإِلَیؤْممٍ یَقوالاعـراف،  »ل) 

شود، آزادي عمل و اختیار انسان کـه  اي که در برخورد با بصائر بر آن تاکید می). نکته203
قَـد جـاءکُم   «یه روشنایی دیدگانش قرار داده یـا آن را نادیـده بگیـرد:    تواند بصائر را مامی

 فـیظِبح کُملَیما أَنَا ع ها ولَیفَع یمنْ عم و هنَفْسرَ فَلص نْ أَبفَم کُمبنْ ررُ مصائ 104(الانعام، »ب .(
 د شده است.هاي هدایت تاکیبنابراین بار دیگر بر نحوه برخورد انسان با واسطه

أوَ تَقوُلوُا لوَ أَنَّا أُنْزِلَ علَینَا الْکتـاب  «بینه حجتی براي اثبات حقانیت پیامبر اسلام (ص): 
آیـات      بَیِّنَةٌمنهْم فَقَد جاءکُم   لَکنَُّا أَهدى منْ ربکُم و هدى و رحمۀٌ فَمنْ أظَْلَـم ممـنْ کَـذَّب بِ
دص و فوُنَ      اللَّهـدص ـذابِ بِمـا کـانوُا یالْع ـوءنـا سنْ آیاتفوُنَ عدص زيِ الَّذینَ یج  »ف عنهْا سنَ
). هر چند بینه در ارتبـاط بـا پیـامبر (ص) اسـت و توسـط ایشـان دریافـت        157 (الانعام،

شود، به دلیل اینکه حضورش دلیلی است بر اثبـات پیامبریشـان بـراي مـردم، بنـابراین       می
اي براي هدایت انان به سوي خداوند. بنابراین چنانچه مردم ایمان نیاورند، میان آنـان  وسیله

  قُـلْ إِنِّـی علـى   «و پیامبرشان فاصله خواهد افتاد و مسیر هدایت نیز از دست خواهد رفت: 
جِلوُنَ بهِ إِنِ الحْکْم إِبَیِّنَةٍ  تَعنْدي ما تَسما ع ِبه تُمکَذَّب ی وبنْ رـرُ  مخَی وه قَّ وْالح ص لاَّ للَّه یقُ

آید که مراد از بینه قرآن کریم اسـت کـه   ). از سیاق آیات چنین برمی57(الانعام، »الْفاصلینَ
حجتی است آشکار چرا که دلالتش روشن و واضح است و به وسـیله آن حـق و باطـل از    

ن علت قرآن کریم بینه خوانده ). به همی383و  7/114 یکدیگر جدا گشته است (طباطبایی،
و کتب پیشینیان را نیز شاهد و پیشرو خود دانسته و هر آنکه انکارش کند از راه هدایت نیز 

إِمامـاً و    منْ ربه و یتْلوُه شاهد منهْ و منْ قَبله کتاب موسى بَیِّنَةٍ  أَ فَمنْ کانَ على«دور شود: 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            14 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


  119///  واکاوي معنایی واژه تربیت و رهیافت معنایی واژه ربوبیت در قرآن

ک یؤْ رحَْمَةً فیأوُلئ ک منهْ إِنَّه  مِرْیَةٍ  منوُنَ بهِ و منْ یکْفرُْ بهِ منَ الْأحَزابِ فَالنَّار موعده فَلا تَ
ک و لکنَّ أَکثْرََ النَّاسِ لا یؤْمنوُنَ بنْ رقُّ مْ17 (هود، »الح.( 

  
  . امداد عام 5-7-3

شود. و نیز بندگانش را شامل میهمانطور که گفته شد ربوبیت خداوند عام است و همه 
در فرایند ربوبیت و به ویژه در مسیر هدایت بر اختیار و اراده انسان تاکید شده بنـابراین در  
صورتی که انسان در مسیر خطا نیر گام بردارد، باز در دایره ربوبیت عام باقی خواهد مانـد.  

به همـه بنـدگانش تعلـق     یکی دیگر از شئون ربوبیت خداوند امداد است که به صورت عام
گیرد، اما بنابر مقدماتی که گفته شد، قرار گرفتن انسـان در مسـیر گمراهـی نیـز او را از     می

اللَّـه  «کند و امداد رب همچنـان بـه او تعلـق خواهـد گرفـت:      دایره ربوبیت عام خارج نمی
). بنابراین امداد الهی به هر دو گروه 15 ه،(البقر »طُغْیانهِم یعمهونَ  یستهَزئُِ بهِِم و یمدهم فی

دنیاطلبان یا گمراهان و هدایت شدگان تعلق خواهد گرفت تا در مسیر انتخابی خـود پـیش   
منـد خواهـد   بروند چرا که عطا و بخشش پروردگار محدود نیست و همه بندگانش را بهـره 

ک«داد:  بر طاءنْ عم ؤُلاءه و هؤُلاء دنُم ظوُراً کُلاحم ک بر طاءما کانَ ع 20(الاسراء، »و.(  
  
 . گرد آوري مردم5-7-4

یابـد و همـه   ها تحقق مـی مطابق آیات قرآن، نهایتاً ربوبیت خداوند با جمع میان انسان
 ـ  «یابند: ها در پیشگاه رب حضور میآن ک جامع النَّاسِ لیومٍ لا ریـب فیـه إِنَّ اللَّ ه لا ربنا إِنَّ

الْمیعاد ف خْل9 عمران، (آل »ی.(  
  

  بررسی ربوبیت خاص الهی -6
افزون بر ربوبیت عام الهی، در بررسی گستره این ربوبیت مشاهده می گردد گروهـی از  

ها مانند پیامبران، مومنان و مجرمان هر کدام متناسب با جایگاه و شرایط ویژه خـود،  انسان
  نند.کربوبیت خاص را نیز دریافت می

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            15 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


 1399پاییز و زمستان ، 41/// پژوهش دینی، شماره  120

  ربوبیت خاص در ارتباط با پیامبران . 6-1
گـذارد و در  اي است که خداوند بر عهده بندگان برگزیـده خـود مـی   ترین وظیفهرسالت مهم

اند وظیفه پیامبري بر عهـده ایشـان قـرار خواهـد     واقع بندگانی که از سوي خداوند برگزیده شده
  عمتَـه علیَـک و علـى   ک منْ تأَوْیلِ الأْحَادیـث و یـتم ن  و کذَلک یجتبَیک ربک و یعلِّم«گرفت: 

). 6 (یوسـف،  »أبَویک منْ قبَلُ إبِراهیم و إسِحاقَ إنَِّ ربک علیم حکـیم   یعقوُب کمَا أتَمَها على آلِ
ه بـوده چنانچـه گـاه    هایی همـرا این وظیفه که در راستاي هدایت انسان است همواره با دشواري

حتَّـى إذِاَ  «شـدند:  ها قرار گرفته و به مرزهاي یأس نزدیک مـی رسولان تحت تاثیر این دشواري
هـا  یز در میان این دشـواري ) و قرآن کریم ن109 (یوسف، »استیَأسَ الرُّسلُ و ظنَُّوا أنََّهم قدَ کذُبوا

 (الشـوري،  »فلَذلک فاَدع و استقَم کمَـا أمُـرتْ  «کند: (ص) را به استقامت و صبر دعوت میپیامبر
). بنابراین جایگاه رسالت، خاص است و علاوه بر ربوبیت عام، نیـاز بـه ربوبیـت خـاص و     15

متناسب با این جایگاه نیز دارد که بنده برگزیده خـدا را در راسـتاي رسـالتی کـه دارد پـرورش      
  آن در هفت سطح قابل بررسی است.دهد. این ربوبیت خاص مطابق آیات قر می

  
  ربوبیت خاص در ارتباط با تعلیم رسل. 6-1-1

هاسـت و بنـابر   تعلیم پیامبران این بندگان خاص خداوند و در راستاي تایید رسالت آن
ک  «رسد، مخصوص ایشان است: آیات قرآن، علمی که از جانب رب به پیامبران می کَـذل و

ک و یعلِّ بر تَبیکج لـى  یع و ـکلَیع َتهمعن متی و نْ تَأوْیلِ الْأحَادیثم ک کَمـا     م قُـوبعآلِ ی
ک علیم حکیم  أَتَمها على بحاقَ إِنَّ رِإس و راهیملُ إِبنْ قَبم ک یوایـن تعلـیم   6 (یوسف، »أَب .(

رزانـی داشـته اسـت.    نـان ا خاص به نوعی اتمام نعمت بر پیامبران نیز هست کـه رب بـر آ  
کند که تاییـدي  (ع) این علم را در قالب پیشگویی بر همراهانش در زندان عرضه مییوسف

قالَ لا یأْتیکُما طَعام ترُزْقانه إِلاَّ نَبأْتُکُما بتَِأوْیله قَبـلَ أَنْ یأْتیکُمـا   «بر پیامبري او نیز هست: 
 »هـم کـافروُنَ   ةِقوَمٍ لا یؤْمنُـونَ بِاللَّـه و هـم بِالْـآخرَ     مِلَّةَنِّی ترََکتْ ربی إِ  ذلکُما مما علَّمنی

  ).37 (یوسف،

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            16 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


  121///  واکاوي معنایی واژه تربیت و رهیافت معنایی واژه ربوبیت در قرآن

  ربوبیت خاص در ارتباط با بعثت .6-2-1
شود تا آنان با تعلیم قوم خود به هـدایت آنـان   در مرتبه بعدي، بعثت رسولان باعث می

ربنا و ابعثْ فیهِم رسولاً منهْم یتْلُـوا  «م خواهند شد: بپردازند لذا پیامبران واسطه هدایت مرد
 و تابالْک مهلِّمعی و ک آیات هِملَیالحِْکْمَةَع     کـیمْزیـزُ الحالْع أَنْـت إِنَّـک زَکِّیهِمی البقـره،  »و) 

شـوند،  و مـی ). با آغاز بعثت، پیامبران به کار هدایت برخاسته و بـا قـوم خـود روبـر    129
چنانچه موسی(ع) پس از برانگیخته شدن در کوه طور سـراغ فرعـون رفتـه و بـراي آغـاز      

 (الاعـراف،  »یا فرْعونُ إِنِّـی رسـولٌ مـنْ رب الْعـالَمینَ      قالَ موسى«هدایت با او گفتگو کرد: 
پـیش   ). از این پس، همراهی و ایمان به پیامبران است که انسان را بـه سـوي هـدایت   104
یا أیَها النَّاس قَـد جـاءکُم الرَّسـولُ بِـالحْقِّ مـنْ ربکُـم       «برد و برایش خیر به همراه دارد: می

إِنَّ للَّه ما فی السماوات و الْأرَضِ و کانَ اللَّه علیمـاً حکیمـاً   آمنوُا خَیراً لَکُم و إِنْ تَکْفرُوُا فَ  »فَ
تواند انسان را از ایمان به پیامبران دور نگه ه در مقابل ایمان، استکبار می). البت170 (النساء،

ضْـعفوُا لمـنْ آمـنَ مـنهْم أَ تَعلَمـونَ أَنَّ      «دارد:  قالَ الْملَأُ الَّذینَ استَکْبروُا منْ قوَمه للَّذینَ استُ
  ).75 (الاعراف، »بهِ مؤْمنوُنَ صالحاً مرسْلٌ منْ ربه قالوُا إِنَّا بِما أرُسلَ

  
  ربوبیت خاص در ارتباط با وحی .6-1-3

هاي بسـیار اسـت.   اي سنگین و همراه با دشواريهمانطور که گفته شد، پیامبري وظیفه
گیرند. به همین علت، ها قرار میهمچنین پیامبران پس از مبعوث شدن واسطه هدایت انسان

هـا پـیش   دهد تا در سختیان را تحت ربوبیت خود قرار میرب با وحی مستقیم اولاً پیامبر
شرِْکینَ«روند:  نِ الْمع رِضأَع و وإِلاَّ ه لا إِله ک بنْ رم ک إِلَی یما أوُح ِ106(الانعام، »اتَّبع .(

 ـ  «دهـد:  ها قرار میثانیاً با ارائه وحی، آنان را واسطه خود و سایر انسان ع مـا  قُـلْ إِنَّمـا أَتَّبِ
صائرُ منْ ربکُم و هدى و   یوحى ی هذا ببنْ رم نوُنَ رحَْمَةٌإِلَیؤْممٍ یَقو203(الاعراف، »ل.( 

  
  ربوبیت خاص در ارتباط با ابتلا .6-1-4

اسرائیل به صورت عام بررسی شد، اما ابتلا در مورد پیامبران بـه   پیش از این ابتلاي بنی

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            17 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


 1399پاییز و زمستان ، 41/// پژوهش دینی، شماره  122

إِبراهیم ربه بِکَلمات فَأَتَمهنَّ قالَ إِنِّی جاعلُـک    و إِذ ابتَلى« گیرد:یصورت م صورت خاص
). چنانچه از آیـه بـر   124(البقره، »قالَ لا ینالُ عهدي الظَّالمینَ  للنَّاسِ إِماماً قالَ و منْ ذرُیتی

مرتبـه امامـت قـرار بگیـرد کـه       آید ابتلا در اینجا براي ابراهیم (ع) باعـث شـده او در  می
  جایگاهی اختصاصی است و هر کسی شایستگی آن را ندارد.

  
  ربوبیت خاص در ارتباط با مومنان. 6-2

نـازل شـده، در مسـیر هـدایت قـرار      انسان به واسطه ایمان به پیامبران و آنچه بر آنان 
ت را طـی کنـد.   گیرد و در ارتباط با رب تحت ربوبیت خاص قرار میگیرد تا مسیر هدای می

شود براي مومنین به همین علت نیز آنچه در قرآن از آن به عنوان موعظه براي مردم یاد می
منْ ربکُـم   موَْعِظَةٌیا أیَها النَّاس قَد جاءتْکُم «به طور خاص، هدایت و رحمت به همراه دارد: 

 و دىه ورِ ودی الصما فل فاءش رحَْمَةٌو لْمنینَلهمچنـین قـرآن کـریم از    57 (یـونس،  »ؤْم .(
اختصاص رحمت رب بر مومنان در مقابل مشرکان خبر داده و ایـن اختصـاص بـه همـراه     

ما یود الَّذینَ کَفرَوُا منْ أَهـلِ  «کند: خیري است که رب به صورت عام بر بندگانش نازل می
نَزَّلَ عشرِْکینَ أَنْ ی لاَ الْم تابِ والْک  و شـاء نْ یم هتمَبرِح ص لَیکُم منْ خَیرٍ منْ ربکُم و اللَّه یختَْ

ضْلِ الْعظیمِ خواهـد مومنـان را   ). در همین راستا، از پیامبر (ص) می105 (البقره، »اللَّه ذوُ الْفَ
إِذا و «از رحمتی که رب به ایشان اختصاص داده و آن را بر خود واجب نموده خبـر دهـد:   

آیاتنا فَقُلْ سلام علَیکُم کتَبَ ربکُم على ك الَّذینَ یؤْمنوُنَ بِ جاء   هـلَ     الرَّحْمَةَنَفْسمـنْ عم أَنَّـه
). در مـواردي  54 (الانعـام،  »ثُم تاب منْ بعده و أصَلحَ فَأَنَّه غَفوُر رحـیم  بجَِهالَةٍمنْکُم سوءاً 
اي متفـاوت  یه پیشین، همزمان با نزولی عام براي همه، مومنان به طور خاص بهرهشبیه به آ

اسرائیل که تأکید شده ایـن  از دیگران دارند. همچون نزول سکینه به واسطه تابوت براي بنی
ملْکـه   آیَةَو قالَ لهَم نَبِیهم إِنَّ «واقعه شامل آیه اختصاصی از سوي رب براي مومنان است: 

ك آلُ   منْ ربکُم سَکینَةٌنْ یأْتیکُم التَّابوت فیه أَ و آلُ هـارونَ تحَملُـه     موسـى  و بقیۀٌ ممـا تَـرَ
ک   إِنَّ فی الْملاَئِکَةُ نینَ لَآیَةًذلؤْمم إِنْ کنُتُْم 248 (البقره، »لَکُم.(  

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            18 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


  123///  واکاوي معنایی واژه تربیت و رهیافت معنایی واژه ربوبیت در قرآن

ها به خیر است. به این معنا که متاز دیگر شئون ربوبیت خداوند براي مومنان، تبدیل نع
کند. چنانچه در سوره کهف نیز اشاره شده، نعمت دریافت شده را با بهتر از آن جایگزین می

فَأرَدنـا أَنْ یبـدلهَما   «سـتاند:  رب نعمت فرزند را از پدر و مادري مومن در عوض خیر مـی 
 ْنهراً مما خَیهبمـاً  زَکاةًرحر أَقرَْب این جایگزینی همانطور که آیه نیز بـدان  81 (الکهف، »و .(

اشاره دارد براي دور کردن آنان از کفر و در نتیجه پیشروي در مسیر ایمـان و رسـیدن بـه    
هدایت و سعادت ابدي است. در همین راستا، رب العالمین، با دادن پاداش در مقابل ایمـان  

کند، بلکه خوف و حزن را دامه مسیر تشویق میو عملی که مومنان دارند نه تنها آنان را به ا
و آتَـوا   الصَّـلاةَ إِنَّ الَّذینَ آمنوُا و عملُـوا الصـالحات و أَقـاموا    «سازد: هم از ایشان دور می

ز سوي دیگر ). ا277 (البقره، »خوَف علَیهِم و لا هم یحزَنوُنَجرُهم عنْد ربهِم و لالهَم أَ الزَّکاةَ
اعطاي درجات به مومنان، نشان از رشد و پیشروي ایشان در مسیر هدایت تحـت ربوبیـت   
خداوند است و علاوه بر این رب با مغفرت خود خطاهاي آنان را پوشـانده و در واقـع موانـع    

و رزِقٌ  مغَفْرِةٌَهمِ و أوُلئک هم المْؤمْنوُنَ حقا لهَم درجات عندْ رب«کند: این مسیر را برطرف می
ونی از شود مومنان در هر مرتبه نیز به تناسب، شـئ ). طی درجات، باعث می4 (الانفال، »کرَیم

طور مثال صابران از رحمت و صلوت رب برخوردار شـده و نهایتـاً    ربوبیت را دریافت کنند به
 (البقره، »و أوُلئک هم المْهتدَونَ رحَمْةٌَهمِ و أوُلئک علیَهمِ صلوَات منْ رب«هدایت خواهند شد: 

  و سـارعِوا إلِـى  «ت و وسعت بهشت پیش خواهند رفـت:  ). همچنین متقین به سوي مغفر157
). در 133 عمـران،  (آل »عرضْهُا السماوات و الْـأرَض أعُـدت للمْتَّقـینَ    جنََّةٍمنْ ربکمُ و  ةٍمغفْرَ
هایت تثبیت و ماندگاري مومنان در راه ایمان و هدایت نیز از سوي رب تضمین شده است تا ن

قلُْ نزََّلَـه روح القُْـدسِ مـنْ ربـک     «ها و خطرهاي پیش رویش در امان باشد: مومن از لغزش
  ).102 ،(النحل »للمْسلمینَ  باِلحْقِّ لیثبَت الَّذینَ آمنوُا و هدى و بشرْى

 
 . ربوبیت خاص در ارتباط با مجرمان6-3

پیش از این گفته شد وسعت ربوبیت خداوند همه عـالم و همـه بنـدگانش را فراگرفتـه     
اند نیز همچنـان  است بنابراین کسانی که در مسیر هدایت قرار نگرفته یا از آن منحرف شده

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            19 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


 1399پاییز و زمستان ، 41/// پژوهش دینی، شماره  124

ر بـاره ایـن افـراد ربوبیـت     تحت ربوبیت خداوند هستند. اما علاوه بر شئون عام ربوبیت، د
خداوند به صورت خاص در دو جهت مهلت دادن و عقاب کـردن جریـان دارد. مقصـود از    
مجرمان در این بخش کسانی هستند که به هر نحوي از مسیر هدایت خداوندي خارج شده 

زنند. در این میان، دلبستگان به دنیا ممکن است مهلت یابند و و یا دست به عمل ناپسند می
هاي آن دست یابند اما این کامرانی موقت ه ظاهر در زندگی دنیا به رفاه و آسایش و زینتب

ربنا إنَِّـک آتَیـت فرْعـونَ و ملَـأهَ       و قالَ موسى«در واقع از سوي رب به آنان اعطا شده است: 
نْ سلُّوا عض ینا لبنْیا ریاةِ الدْی الحوالاً فَأم لـى   زینۀًَ وع ـسنَـا اطْمبر ک لـى     بیلع داشْـد و ِهمـوالَأم  

الْألَیم ذابا الْعرَوتَّى ینُوا حْؤم فلاَ ی ِاما گاه ارتکاب بعضی گناهـان منجـر   88 (یونس، »قلُُوبهِم .(
شـود. ماننـد کسـانی از قـوم     مـی به غضب رب شده و باعث خواري گناهکـاران در دنیـا   

ضبَ مـنْ ربهِـم و ذلَّـۀٌ    «سامري شدند: (ع) که تابع موسی جلَ سینالهُم غَ إِنَّ الَّذینَ اتَّخَذوُا الْع
جزيِ الْمفتْرَینَةِ فی الحْیا ک نَ کَذل نْیا وهمچنین قـوم هـود(ع) در پـی    152 (الاعراف، »الد .(
نَعبد اللَّه وحـده و نَـذرَ مـا کَـانَ     قَالوُاْ أَ جئِتْنََا ل«ي با او گرفتار غضب خداوند شدند: مجادله

 ـ   ِرج کُـمبـنْ رم کُملَیع َقعو ؛ قالَ قَد س و یعبد ءاباؤُنَا  فَأْتنَا بِما تَعدنَا إِن کنُت منَ الصادقینَ
جادلوُننَی ضبَ أَ تُ نَزَّلَ اللَّه بهِا منْ سلطْانٍ فَـانتْظَروُا  أسَماء سمیتُموها أَنتُْم و آباؤُکُم ما   فی  غَ

ر دنیا براي اقـوام رخ  ها که د). اینگونه عذاب71و  70(الاعراف، »إِنِّی معکُم منَ الْمنتْظَرینَ
هایی از سریع العقاب بودن رب است که همراه با رحمت و مغرتش بـه آن اشـاره    داده نمونه

ضٍ درجات لیبلوُکُم فـی و هو الَّذي جعلَکُ«شده:  عقَ ب َفو ضَکُم عب َفعر ضِ وَالْأر ف خَلائ مـا    م
حیمر لَغَفوُر إِنَّه قابِ والْع ریعس ک بإِنَّ ر مطابق این آیـه در فراینـد   165 (الانعام، »آتاکُم .(

ر نتیجه عقاب رب به او شوند و دابتلاي انسان، گاه خطاها و گناهانش سریع پاسخ داده می
د شده است کـه سـوي دیگـر برخـورد     رسد و در پایان آیه بر مغفرت و رحمت نیز تاکیمی
العالمین با گناهان بندگانش است. همچنین ممکن است سـرعت در عقـاب الهـی خـود      رب
ي از رحمت باشد تا بندگان بیش از این دچار خطا نشـده و بـه واسـطه عقـابی کـه       ا ه جلو

اند از ادامه مسیر اشتباه بپرهیزند. اما در صورتی که گناهان یـک قـوم فزونـی    ردهدریافت ک

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            20 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


  125///  واکاوي معنایی واژه تربیت و رهیافت معنایی واژه ربوبیت در قرآن

شـود:  ها چیره شود، جایگزینی قوم خطاکار با قوم دیگر توسط رب انجام مییافته و بر آن
ف ربی قوَماً« تخَْلسی و کُمإِلَی ِبه ْلتسُما أر لَغتُْکُمأَب ا فَقَدلَّوَإِنْ تو ضرُُّونهَ شَـیئاً   فَ غَیرَکُم و لا تَ

). قوم عاد پس از تکـذیب فرسـتادگان خداونـد و    57 (هود، »ء حفیظٌ کُلِّ شَی  إِنَّ ربی على
آیات او، تبعیت از گردنکشان را به تبعیت از فرستادگان خدا ترجیح داده و اینگونه از مسیر 

ک عاد جحد«هدایت خارج شدند:  صواْ رسلهَ و اتَّبعواْ أَمرَ کلُو تلْ ع و مبهر اتـارٍ    واْ بِایبج
یدن59 (هود، »ع.(  

اختلاف میان اقوام و پیامبرانشان یا میان خودشان با یکدیگر، مـانع دیگـري در مسـیر    
ته و هدایت انسان است. این اختلافات به گفته قرآن کریم اقوام را از صدقی که در ابتدا داش

إسِـرائیلَ    و لَقَد بوأْنا بنـی «ساخته: اند دور میکردهبه واسطه آن از خداوند رزق دریافت می
ضی ک یقْ بإِنَّ ر لْمالْع مهتَّى جاءا اختَْلَفوُا حفَم باتنَ الطَّیم مقنْاهزر قٍ و دأَ صوبم    مـوی مَنهیب

. مطابق این آیه، قضاوت میان آنان بـه قیامـت   )93 (یونس، »نوُا فیه یختَْلفوُنَالْقیامۀِ فیما کا
واگذار شده و بر عهده رب العالمین است. همانطور که حکم اختلاف کننـدگان نیـز در روز   

ک لَی«قیامت به عهده رب است:  بإِنَّ ر و لَى الَّذینَ اختَْلَفوُا فیهع تبلَ السعإِنَّما ج مَنهیب کُمح
) روزي کـه همگـی در پیشـگاه او جمـع     124 (النحل، »فیما کانوُا فیه یختَْلفوُنَمَةِ یوم الْقیا

قُـلْ  «که او به دانـایی داوري خواهـد کـرد:     شوند و هر یک در سوي خود قرار بگیرد چرا
ه قِّ وْننَا بِالحیب َفتْحی نا ثُمبننَا ریب عمج یلیمالْع الْفتََّاح 26 (سبا، »و.( 

  
  نتایج مقاله -7

گستره ربوبیت شامل همه مخلوقات است و رب العالمین به واسطه خلقـت عـالم   . 7-1
  هستی، آن را یکپارچه تحت ربوبیت خود دارد.

انسان نیز به عنوان مخلوق خداوند، از ربوبیت او بی بهره نیسـت و از یـک سـو    . 7-2
برد و از سوي دیگر بـه واسـطه ارتبـاط    وقات از ربوبیت عام او بهره میهمچون سایر مخل
  شود.مند میتواند با رب برقرار سازد از ربوبیت خاص او نیز بهرهخاصی که می

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            21 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


 1399پاییز و زمستان ، 41/// پژوهش دینی، شماره  126

کند و در ادامـه  انسان با عبادت رب العالمین نسبت خاص خود را با او برقرار می. 7-3
  سازد.تر میبا تقوا ورزیدن، این نسبت را نزدیک

در این رابطه خاص، انسان به نسبت جایگاهی که دارد از شئون خـاص ربوبیـت   . 7-4
شود و به این ترتیب پیامبران و مومنان هر کدام به تناسب، مورد حمایت و امداد مند میبهره

  گیرند.رب قرار می
-ها حتی دنیاطلبان، مجرمـان و گنـاه  شود، همه انسانعمومیت ربوبیت باعث می. 7-5

کاران نیز تحت این ربوبیت قرار بگیرند. اما به طور خاص نیز این افراد در شرایط مختلـف  
  برند.از ربوبیت خاص خداوند بهره می

ها مرتبط و آنان را تحـت تربیـت    بنابراین خداوند از حیث ربوبیتش با همه انسان. 7-6
دهـد جزئـی   جـام مـی  خود دارد. این تربیت به طور خاص و متناسب با اعمالی که انسان ان

دهد. حال چه این مسیر در جهت شده و اسباب و امکانات لازم براي طی مسیر را به او می
رشد و تعالی الهی او باشد و چـه در جهـت عکـس، ربوبیـت الهـی او را دربرگرفتـه و در       

  برد.مسیرش پیش می
  

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            22 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


  127///  واکاوي معنایی واژه تربیت و رهیافت معنایی واژه ربوبیت در قرآن

  
  کتابشناسی

  قرآن کریم. 1
  ش.1375داربیروت.  دارصادر، ، بیروت،16ابن منظور، محمد بن مکرم، لسان العرب، ج. 2
. 154ـ ـ133، 2مجله پرتو وحی، شماره ،د، روش طرح مفهوم ربوبیت در قرآنسلطانی، محم پور، عبدالکریم، بهجت. 3

  ش.1394
  ش.1389، 20ـ 4، 61ربوبیت و تربیت، پژوهشهاي قرآنی، شماره ترابی، احمد،. 4
 ش. 1378 ،2انتشارات اسراء، ج ،یر القران، قمتسنیم فی تفس ،جوادي طبري آملی، عبداالله. 5

 ش.1380 ،3انتشارات اسراء، ج ،تسنیم فی تفسیر القران، قم ،همو. 6

هـاي معناشناسـی در مطالعـات قرآنـی، نشـریه       سازي روش حسینی اعظم، مطیع مهدي، پیشنهاد الگویی بر متناسب. 7
  ش.1392، 1، شماره 2شناختی قرآن، سال  هاي زبان هشپژو

راستیان، ابراهیم و ابراهیم خانی، نسبت عدالت و ربوبیت حق تعالی از منظر قرآن کریم، مجله بـلاغ مبـین، شـماره    . 8
  ش.1393، 52ـ33، صص39ـ38

 ق.1416دمشق، دارالقلم ، مفردات الفاظ قرآن، راغب اصفهانى، حسین بن محمد،. 9

  ش.1385ت، دارالهدایه، بیرو تاج العروس من جواهر القاموس، زبیدي، محمدمرتضی،. 10
  ش.1377علوم قرآن، قم، انتشارات مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی،  سعیدي روشن، محمدباقر،. 11
 توحید ربوبی و توحید بنـدگی از دیـدگاه عـرب جـاهلی و روش قـرآن در برخـورد بـا آن، دو        سلطانی، محمد.. 12

  ش.1395، 20ـ3صص  ،1فصلنامه پرتو وحی، شماره 
  ق.1986جلال الدین، المزهر فی علوم اللغه و أنواعها، بیروت، مکتبه العصریه صیدا،  یوطى،س. 13
  ش.1385 شریف قریشی، باقر، النظام التربوي فی الاسلام، مهر امیرالمومنین،. 14
، جامعه مدرسـین حـوزه علمیـه قـم     باقر، قم،ترجمه موسوى، محمد  فسیر المیزانطباطبایى، محمدحسین، ترجمه ت. 15

  ش.1374 دفتر انتشارات اسلامى،
  ش.1361 صرف ساده، قم، دارالعلم، طباطبایی، محمدرضا،. 16
هاشم رسـولی محلاتـی، داراحیـاء التـراث العربـی،       تحقیق طبرسی، فضل بن حسن، مجمع البیان فی تفسیر القرآن،. 17

  ش.1372
  ش.1378شارات اسلام، ، اطیب البیان فی تفسیر القرآن، تهران، انتطیب، سید عبدالحسین. 18

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            23 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            24 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html


  

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.1

73
52

77
0.

13
99

.2
0.

41
.5

.6
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 p
dm

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            25 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.17352770.1399.20.41.5.6
https://pdmag.ir/article-1-1247-en.html
http://www.tcpdf.org

